71

MOMENTUM P-ISSN : 2089-3019
Jurnal Sosial dan Keagamaan E-ISSN : 2656-6486

Volume 12 No. 1 Mei 2023

Melacak Kemajuan Pemikiran Filsafat Masa Daulah Abbasiyah

Muslim Fikri,! Kholid Mawardi,?
UIN Prof. K.H.Saifuddin Zuhri Purwokerto

Email: muslimfikril2@gmail.com?

Email: kholidmawardi23@gmail.com?

Abstrak Filsafat selalu berkembang dari waktu ke waktu. Hal ini berkaitan
dengan pemikiran Kkritis manusia yang selalu menarik untuk dipelajari. Pemikiran
filsafat, dalam hal ini filsafat Islam, didasari oleh kemajuan pemikiran pada zaman
Daulah Abbasiyah, di mana pada saat itu diadakan penerjemahan buku-buku
klasik Yunani secara besar-besaran. Beberapa filosof terbesar yakni al-Kindi, al-
Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, dan lainnya turut menyumbang kebesaran
pemikiran filsafat Islam. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk
mendeskripsikan dan menganalisis perkembangan pemikiran filsafat yang
dihasilkan pada masa Daulah Abbasiyah. Penelitian ini dilakukan dengan
menggunakan metode kepustakaan, mencari artikel yang berhubungan dengan
topik. Jenis penelitian ini adalah studi pustaka (library research) dengan
menggunakan metode deskriptif kualitatif. Adapun langkah-langkah yang
dilakukan oleh peneliti dalam mengkaji penelitian in antara lain mengumpulkan
sumber, memberi komentar pada sumber, melakukan penafsiran, dan penulisan
hasil. Pemikiran filsafat dalam Islam menghasilkan pemikiran tentang konsep jiwa
atau akal, metafisika, kenabian, moral atau etika, dan filsafat kebahagiaan sebagai
kunci dan arah dalam menyelesaikan persoalan kehidupan.

Kata Kunci: Pemikiran Filsafat, Filsafat Islam, Daulah Abbasiyah

Abstract Philosophy always evolves over time. This relates to human critical
thinking which is always interesting to learn. Philosophical thought, in this case
Islamic philosophy, is based on the progress of thought during the time of the
Abbasid State, at which time there was a large-scale translation of Greek classics.
Some of the greatest philosophers namely al-Kindi, al-Farabi, 1bn Sina, Ibn
Rushd, and others contributed to the greatness of Islamic philosophical thought.
Therefore, this article aims to describe and analyze the development of

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi


mailto:muslimfikri12@gmail.com
mailto:kholidmawardi23@gmail.com

72

philosophical thought produced during the Abbasid State. This research was
conducted using the literature method, looking for articles related to the topic.
This type of research is a library research using qualitative descriptive methods.
The steps taken by researchers in reviewing this research include collecting
sources, commenting on sources, interpreting, and writing results. Philosophical
thought in Islam produces thoughts about the concept of soul or reason,
metaphysics, prophethood, morals or ethics, and the philosophy of happiness as
the key and direction in solving life's problems.

Keywords: Philosophical Thought, Islamic Philosophy, Abbasid State

PENDAHULUAN

Dalam perkembangannya, kajian filsafat ilmu sejauh ini terdapat dua sudut
pandang yang berbeda, yaitu pandangan dalam dunia Islam dan pandangan dalam
dunia Barat. Kedua pandangan tersebut saling berseberangan karena konsep dasar
esensial kajian ditempatkan dalam beragam aspek kehidupan yang berbeda. Islam
muncul di Arab dan berkembang hingga menjadi pusat pengetahuan secara umum
selama berabad-abad sebelum Eropa berkembang pesat.! Pada tahun 750 M,
Daulah Abbasiyah mulai membangun sejarah kekhalifahannya, sementara Eropa
pada tahun yang sama berada pada masa kekaisaran Yunani Kuno dengan
memiliki peradaban maju yang sama. Kedua peradaban tersebut berlokasi di
belahan bumi yang berseberangan, namun saling terkait, khususnya dalam hal

pengembangan ilmu pengetahuan.?

Adanya penerjemahan buku-buku filsafat Yunani menandai masuknya
pemikiran filosofi Yunani ke dunia Islam. Upaya-upaya umat Islam ini dilakukan
sehingga muncul tokoh filosof muslim terkenal di dalam atau luar Islam, antara
lain al-Kindi, Ibnu Rusyd, al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Bajjah, dan yang lainnya.

Filsafat Yunani lebih maju dan berkembang dibanding dengan jenis filsafat yang

! Majid, A. (2019). FILSAFAT AL-FARABI DALAM PRAKTEK PENDIDIKAN ISLAM. Jurnal
llmiah Studi Islam, 19(1), 1-13

2 Rahmawati, M., Aini, F. N, Nuraini, Y., & Mahdi, B. M. (2020). Islamic Worldview : Tinjauan
Pemikiran Syech Muhammad Naquib Al-Attas dan Budaya Keilmuan Dalam Islam. NALAR:
Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam, 4(2), 77-91. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



73

lain. Beberapa pendapat menyatakan bahwa filsafat Islam adalah hasil penjiplakan
dari filsafat Yunani. Para filosof Islam meniru ajaran Islam dan menetapkan
batasan-batasan menurutnya. Padahal, anggapan tersebut tidak benar, karena
hanya mempertimbangkan perspektif aktivitas filosof Islam dalam kaitannya
dengan filsafat Yunani. Mereka bahkan tidak memandang dari perspektif ajaran

Islam dan pemikirannya.®

Misalnya, menurut Aristoteles, Tuhan adalah substansi yang memberi
makna pada alam, yaitu bukanlah Tuhan yang kita sembah dan yang dapat kita
doakan. Menurut Aristoteles, Tuhan bahkan disebut “it” dan bukan “he”, dan ia
berkata bahwa Allah (Tuhan) bukanlah pencipta alam. Namun, al-Kindi dapat
membuktikan pendapat Aristoteles bahwa Tuhan adalah pencipta alam. Konsep
Aristoteles yang diterima oleh Islam adalah tentang penciptaan alam secara
bertahap. AI-Kindi sekaligus menentang keras pendapat Aristoteles yang
menyatakan bahwa dunia dalam lingkup ruang dan waktu ini muncul melalui
pertumbuhan benda, dan mengatakan bahwa seluruh dunia diciptakan oleh Allah
serta tidak dipengaruhi oleh kekuatan apapun. Menurut al-Kindi, ada unsur
ketakutan dalam pandangan Aristoteles. Namun, dapat dipahami juga bahwa topik
pembahasannya sama dengan filsafat Yunani; tidak jauh dari persoalan manusia,

alam, dan Sang Pencipta.*
METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah studi pustaka (library research) dengan
menggunakan metode deskriptif kualitatif. Penelitian kualitatif deskriptif adalah
suatu penelitian yang mendeskripsikan data data yang ada. Dengan cara rangkaian
atau proses penyaringan data atau informasi yang bersifat sewajarnya mengenai

suatu masalah dalam kondisi; aspek atau bidang tertentu dalam kehidupan

3 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El -
Afkar, 1, 1-12
4 Ibid,

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



74

objeknya. Penelitian ini menggunakan metode sejarah. Sejarah sebagai ilmu
memiliki metode guna mempelajari, menganalisis, dan merekonstruksikan
kembali peristiwa- peristiwa di masa lampau. Kegunaan dari metode penelitian ini
adalah untuk menajamkan pemahaman yang mengarahkan peneliti kepada kerja
disiplin serta melatih kritik dan penilaian. Penelitian ini termasuk ke dalam library
research atau penilaian kepustakaan. Adapun langkah-langkah yang dilakukan
oleh peneliti dalam mengkaji penelitian in antara lain mengumpulkan sumber,

memberi komentar pada sumber, melakukan penafsiran, dan penulisan hasil. °
HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Sekilas tentang Daulah Abbasiyah

Nama Daulah Abbasiyah berasal dari nama al-Abbas bin Abdul
Muthalib bin Hisyam, salah satu paman Nabi. Daulah ini didirikan oleh
Abdullah al-Saffah bin Muhammad bin Ali bin Abdullah bin al-Abbas.
Berdirinya dinasti ini karena Bani Abbasiyah lebih mengklaim kekhalifahan
Islam daripada Bani Umayyah, di mana silsilahnya mereka turunkan dari
cabang Hasyim yang lebih dekat dengan Nabi. Menurut mereka, Bani
Umayyah merebut kekhalifahan secara paksa melalui tragedi Pertempuran
Siffin. Oleh karena itu, untuk mendirikan dinasti Abbasiyah, mereka
mengorganisir pemberontakan melawan Bani Umayyah. Pemerintahan
Abbasiyah berlangsung selama lima abad dari tahun 750 M hingga 1258 M.®
Berdirinya Kekhalifahan Abbasiyah dipengaruhi oleh adanya beberapa
kelompok masyarakat yang tidak lagi mendukung kekuasaan Bani Umayyah
yang terbiasa dengan budaya korupsi, sekuler, serta berpihak pada beberapa

kelompok Syiah dan Khawarij. Mereka merasa diperlakukan tidak adil oleh

> Elda Harits Fauzan, A. M. S. (2022). Lahirnya Tiga Kerajaan Besar Islam Pada Abad
Pertengahan (1250-1800 M). El Tarikh, 3(1), 57-76

® Mahroes, S. (2015). Kebangkitan Pendidikan Bani Abbasiyah Perspektif Sejarah Pendidikan
Islam. Tarbiya:Jurnal IImu Pendidikan Islam, 1(1), 77-108.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



75

kelompok Arab karena beban membayar pajak yang berlebihan. Kelompok

ini mendukung revolusi Abbasiyah.

Ketika kekuasaan Bani Umayyah berpindah ke Bani Abbasiyah,
wilayah geografis kekuasaan dunia Islam terbentang dari timur ke barat dan
meliputi Mesir, Sudan, Suriah, Jazirah Arab, Irak, Iran, dan Cina. Ruang ini
memunculkan interaksi yang intens antara satu wilayah dengan wilayah
lainnya. Interaksi ini mengarah pada proses asimilasi budaya dan peradaban
masing-masing daerah. Nyanyian dan musik menjadi gaya hidup awal para
bangsawan dan pejabat istana pada periode Abbasiyah. Anak-anak khalifah
mendapatkan pelatihan khusus agar mereka menjadi cerdas dan terampil
dalam bersuara. Hal itu menghasilkan artis terkenal termasuk lIbrahim bin
Mahdi, Ibrahim al-Mosuly, dan putranya Ishaq. Lingkungan keraton berubah
dan dipengaruhi oleh nuansa pakaian, makanan borjuis, dan kehadiran para

abdi dalem perempuan.’

Masyarakat yang didirikan oleh para penguasa Abbasiyah didasarkan
pada rasa kesetaraan. Antara lain, orang Mawali dipanggil dengan
mengadopsi sistem pemerintahan tradisional, mengadopsi beberapa pejabat
dan menteri Persia, serta menempatkan ibu kota kerajaan Baghdad di daerah
yang dikelilingi oleh banyak negara dan agama. Perbedaan kelas dalam
masyarakat Abbasiyah yang berdaulat tidak lagi didasarkan pada ras, tetapi
status sosial. Kemudian, menurut Jarzid Zaidan, masyarakat Abbasiyah
terbagi menjadi dua golongan besar, yaitu golongan khusus dan golongan
umum. Kelompok khusus ini terdiri dari khalifah, keluarga khalifah, keluarga

Bani Hasyim, pejabat pemerintah termasuk menteri, gubernur, dan panglima,

" Aminullah, A. N. (2011). Dinasti Bani Abbasiyah, Politik, Peradaban dan Intelektual. Genealogi
PAI, 3(2), 17-30.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



76

serta para bangsawan non-Hasyim (Quraisy). Sementara itu, kelompok umum

terdiri dari seniman, cendekiawan, penyair, pedagang, pekerja, dan petani.®

Kemajuan yang dicapai oleh Bani Abbasiyah, khususnya dalam
bidang ilmu pengetahuan, merupakan puncak kejayaan Islam sepanjang
sejarah, karena situasi dan kondisi yang sangat menguntungkan pada saat itu.
Adanya kemerdekaan dan kebebasan berpikir menjadikan umat Islam sangat
dinamis dan kreatif, jauh dari kesan cela. Kemandirian dan kebebasan bagi
umat Islam banyak menimbulkan pemikiran positif. Perkembangan ini juga
membawa Abbasiyah menghormati budaya, peradaban, pemikiran, dan
filsafat.®

2. Pemikiran Filsafat Masa Daulah Abbasiyah

Filsafat adalah ilmu mencari hakikat sesuatu. Filsafat dalam
perkembangannya sangat bermanfaat untuk memahami dalil-dalil al-Qur’an
dan Hadits di kalangan umat Islam. Filsafat Islam memadukan filsafat, akal,
wahyu, akidah, dan hikmah. Selain itu, filsafat Islam juga digunakan untuk
mencari kebenaran tentang keberadaan Tuhan.°

Khalifah Harun al-Rasyid dan al-Makmun adalah khalifah dari Dinasti
Abbasiyah yang sangat maju dalam pemikiran filosofis, terutama dalam
filsafat Aristoteles dan Plato. Mereka menjalin hubungan kerja sama dengan
Bizantium untuk mengembangkan filsafat dan ilmu pengetahuan. Itulah
sebabnya para filosof muslim lahir dengan puluhan buku filsafat. Filsuf
muslim yang terkenal pada masa itu adalah al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina.
Ketiga filosof tersebut merupakan kekuatan yang saling terkait dalam
perkembangan filsafat Islam. Al-Kindi adalah landasan penyatuan filsafat

Yunani dan Islam. Kemudian, al-Farabi melanjutkannya, dan Ibnu Sina

8 lbid, 17-30.

® Bagunda, F. (2017). Sejarah Pemikiran Dan Pendidikan Dinasti Abbasiyyah.

10 Sjjunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, 1. (2022).
INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education
Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493-503

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



77

menyelesaikannya. Selain itu, sekitar tahun 970 M, sebuah perkumpulan
filsafat didirikan di Baghdad yang juga mengurusi politik agama dengan
nama Ikhwan al-Shafa.*

Dalam filsafat Islam, tokoh-tokoh yang ahli dalam bidang filsafat
dihadirkan untuk menjelaskan fenomena yang berkaitan dengan Islam.
Kepribadian muslim memiliki pengaruh besar tidak hanya di dunia Islam dan
di Barat. Sebagai contoh, al-Kindi adalah seorang tokoh Islam dan ahli dalam
filsafat. Ajaran filosofis al-Kindi memiliki banyak aplikasi dalam filsafat
jiwa. Oleh karena itu, filsafat memiliki hubungan yang erat dengan ilmu
agama Islam.*? Filsafat Islam yang menjadi tonggak kemajuan pada masa
Dinasti Abbasiyah meliputi pemikiran mengenai konsep jiwa atau akal,
filsafat metafisika, filsafat kenabian, filsafat moral atau etika, dan filsafat
kebahagiaan. Kesemua konsep-konsep tersebut dijelaskan dalam uraian
sebagai berikut:

a. Filsafat Jiwa

Para filosof muslim, khususnya al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina
sepakat dalam mendefinisikan jiwa sebagai “kesempurnaan awal bagi
fisik yang alamiah, mekanistik, dan memiliki kehidupan yang energik”.
Secara khusus, jiwa adalah “kesempurnaan awal bagi fisik yang
alamiah”, berarti bahwa manusia dikatakan sempurna ketika mereka
menjadi makhluk yang aktif bertindak, karena jiwa adalah kesempurnaan
pertama dari fisik alamiah dan bukan dari fisik material. Kemudian,
“mekanis” berarti tubuh menjalankan fungsinya dengan alat, yaitu
berbagai anggota tubuh. Sedangkan yang dimaksud dengan “kehidupan
yang energik” adalah mencakup kesiapan hidup dan persiapan menerima

jiwa. Jiwa juga memiliki gerak, sehingga ketika seseorang tidur, jiwanya

11 Dirhamzah. (2020). Perkembangan Politik dan Ilmu Pengetahuan. Jurnal Al-Hikmah, 22(2),
80-96.

2 (Sijunjung, D. S. M. P. N,, Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, 1. (2022).
INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education
Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493-503

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



78

dapat meninggalkan badan dan melayang-layang, tetapi ruh tetap ada dan
mengatur pola nafasnya (nafas masuk dan keluar). la tidak sadar karena
jiwanya berada di luar tubuh dan akan kembali ke tubuh dengan sangat
cepat, jika Tuhan menghendakinya kembali.*®

Menurut al-Kindi, jiwa tidak tersusun, substansi jiwa adalah ruh
yang berasal dari substansi Tuhan (Aziza Aryat, 2015). Mengenai jiwa,
al-Kindi lebih dekat dengan pandangan bahwa hubungan antara jiwa dan
badan bersifat aksidental. Al-Kindi membagi kekuatan jiwa menjadi tiga
bagian, yaitu kekuatan nafsu, kekuatan amarah, dan kekuatan pikiran
(kognitif). Daya pikir atau berpikir, yang menurut al-Kindi disebut al-aql,
terbagi menjadi empat bagian, yaitu akal aktif, akal potensial, akal yang
berpindah dari akal potensial ke akal aktual, dan akal lahir.

Al-Kindi mengatakan bahwa akal yang aktif adalah Tuhan. la
selalu dalam keadaan aktif, karena merupakan penyebab dari apa yang
terjadi pada jiwa manusia pada khususnya dan pada alam umumnya.
Sedangkan ketiga indera lainnya adalah al-nafs itu sendiri. Al-nafs adalah
akal potensial sebelum memikirkan objek pemikiran dan setelah
memahami objek itu menjadi pikiran aktual. Ilmu al-nafs, yang disebut
kecerdasan eksternal, adalah sebelum ia memikirkan objek atau setelah ia
menerima objek. Contoh “tulisan” yang terdapat dalam al-nafs sebagai
bentuk tulisan ilmu yang digunakan seorang penulis untuk menulis setiap
saat.* Seperti Plato, ia membandingkan kekuatan jiwa dan kekuatan
pikiran dengan ilmu yang dihasilkan serta dua kekuatan lainnya

(kemarahan dan keinginan) dengan dua kuda yang menarik benda. Jika

13 Rahmatiah, S. (2017). Pemikiran Tentang Jiwa (Al-Nafs) Dalam Filsafat Islam. Sulesana, 11(2),

31-44.
4 Ibid,

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



79

pikiran dapat dikembangkan dengan baik, dua kemampuan mental
lainnya juga dapat dikendalikan dengan baik.®

Menurut al-Kindi, akal merupakan daya berfikir yang dihasilkan
dari jiwa. Akal sendiri terbagi menjadi tiga macam, yaitu masih bersifat
potensial (al-quwwah), yang telah keluar dari sifat potensial menjadi
akatual (al-fi’l), dan yang telah mencapai tingkat kedua dari aktualitas
(al-‘aql al-tsany). Akal yang bersifat potensial tidak akan menjadi aktual
jika tidak ada kekuatan yang menggerakkannya dari luar, yang
mempunyai wujud tersendiri di luar jiwa manusia. Akal tersebut adalah
akal yang selamanya aktualis (al-‘aql al-ladzi bi al-fi’l abadan). Manusia
dalam perspektif al-Kindi disebut menjadi ‘aqil jika ia telah mengetahui
universal, yaitu telah memperoleh akal yang di luar itu.®

Adapun menurut al-Farabi, jiwa spiritual bukanlah matahari. la
memanifestasikan dirinya setelah tubuh dan jiwa tidak berpindah dari
satu tubuh ke tubuh lainnya. Jiwa manusia, seperti materi, berasal dari
akal ke-10. Kesatuan antara keduanya adalah substansi yang berbeda, dan
kehancuran tubuh tidak menyebabkan kehancuran jiwa. Jiwa manusia
disebut al-nafs al-nathingah, yang berasal dari alam ketuhanan,
sedangkan badan disebut alam khalag, yang memiliki bentuk, wujud,
volume, dan gerak. Oleh karena itu, jiwa diciptakan pada saat tubuh siap
menerimanya. Mengenai keabadian jiwa, al-Farabi membedakan antara
jiwa khalidah dan jiwa yang fana. Jiwa khalidah adalah jiwa fadilah,
yaitu jiwa yang mengetahui kebaikan dan berbuat kebaikan serta dapat
terbebas dari ikatan fisik. Jiwa ini tidak dihancurkan oleh kehancuran
tubuh. Golongan ini termasuk jiwa yang berada pada tingkat kecerdasan
mustafadi. Sedangkan jiwa fana adalah jiwa jahiliyah, tidak mencapai

15 Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, 1. (2022).
INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education
Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493-503

16 Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Salam Jurnal
Sosial Dan Budaya Syar-1, 6(2), 191-206. https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



80

kesempurnaan, tidak dapat melepaskan diri dari ikatan material, dan ia
dihancurkan oleh kehancuran tubuh.’

Mengenai kebahagiaan dan kesengsaraan jiwa, al-Farabi
menghubungkannya dengan falsafah kebangsaan utamanya. Bagi jiwa
yang hidup dalam keadaan dasar, yaitu bagi jiwa yang mengenal Tuhan
dan menaati perintah-perintah Tuhan, jiwa itu kembali ke dunia nufus
dan bahagia secara abadi. Jiwa yang hidup di tanah fasigah, yaitu jiwa
yang mengenal Tuhan tetapi tidak menaati semua perintah Tuhan, ia
kembali ke kerajaan nufus (alam psikis) dan berada dalam kesengsaraan
abadi. Sedangkan jiwa yang hidup di negeri jahiliyah, yaitu jiwa yang
sama sekali tidak mengenal Tuhan dan tidak pernah menaati perintah
Tuhan, maka ia binasa seperti jiwa binatang.*® Harus dipahami bahwa
pikiran (akal) dan jiwa adalah dua hal yang berbeda. Alasannya adalah
jiwa murni atau intelect par excellence. la terpisah dari jiwa dan memiliki
keadaan yang berbeda. la selalu bertindak dan tindakannya tidak dapat
dilakukan dengan emosi. Jiwa terdiri dari tiga pikiran lainnya, berupa
akal yang berbentuk potensi semata, akal yang memiliki pengetahuan,
dan yang ketiga adalah akal yang selalu tampak berpikir.

Selain ketiga kekuatan spiritual tersebut di atas, al-Kindi juga
menyebutkan kekuatan spiritual lainnya ketika berbicara tentang
perolehan pengetahuan manusia (epistemologi). Menurut al-Kindi, ilmu
terbagi menjadi dua bagian, yaitu ilmu panca indera dan ilmu akal.
Pengetahuan akal adalah hakikat dan hanya dapat dicapai ketika manusia
dapat membebaskan dirinya dari sifat hewani. Dengan kata lain, ia perlu
menarik diri dari dunia dan merenung serta berpikir tentang keberadaan.
Ketika jiwa mampu meninggalkan keinginan tubuh, menghilangkan

17 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El -
Afkar, 1, 1-12.
18 Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah
Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah,
5(2), 236-242.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



81

semua kotoran material, dan selalu memikirkan hakikat keberadaan, ia
menjadi suci. Dalam keadaan ini, ia mampu menangkap ilmu yang
berasal dari Tuhan, karena ia selalu merupakan pancaran dari substansi
Tuhan (emanasi). Tetapi ketika kotor, ia tidak dapat menerima informasi
yang dikirim oleh cahaya Tuhan seperti cermin yang kotor.*?

b. Filsafat Metafisika

Al-Kindi berpendapat bahwa Tuhan adalah wujud yang
sempurna, tidak didahului oleh makhluk lain. Tidak ada makhluk lain
yang setara dengan-Nya dalam segala hal. Dia tidak melahirkan atau
dilahirkan. Dalam filsafat, menurut al-Kindi, jumlah juz’iyah yang tidak
terbatas tidak masalah, tetapi hakikat yang ditemukan dalam juz’iyah
adalah kulliah (universal). Semuanya memiliki dua sifat. Esensi seperti
juz’i dan kulli, yaitu esensi yang sering muncul dalam bentuk genus dan
spesies. Dalam falsafah al-Kindi, Tuhan tidak memiliki hakikat dalam
arti ‘aniah atau mahiah. Hanya ada satu Tuhan dan tidak ada yang seperti
Tuhan. Menurut pemahaman Islam, Tuhan adalah pencipta al-Kindi dan
bukan penggerak utama seperti pemikiran Aristoteles. Menurut al-Kindi,
dunia ini tidak selamanya di masa lalu, tetapi memiliki awal.
Keterbatasan waktu dan gerak adalah bukti bahwa dunia bermula dari
waktu.

Sebagai Sang Pencipta, sifat Tuhan yang paling penting adalah
keesaan. Jika ada lebih dari satu pencipta, masing-masing sekutunya
memiliki sifat yang sama dengan yang lainnya. Adapun kekuasaan dan
kebijaksanaan Tuhan, kita akan kagum ketika memikirkannya, karena
pengaturan alam semesta begitu rasional dan harmonis. Al-Kindi percaya
bahwa Tuhan menciptakan dunia ini dari ketiadaan. Tuhan tidak hanya
menciptakan alam, tetapi juga mengarahkan dan mengaturnya. Di dunia

ini ada gerakan yang mencipta dan ada gerakan yang menghancurkan.

9 Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Salam Jurnal
Sosial Dan Budaya Syar-1, 6(2), 191-206. https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



82

Menurut al-Kindi, penyebab gerak adalah ketika empat penyebab
dikumpulkan, yaitu materi, bentuk, pembuat, dan tujuan atau manfaat.?°
Mengenai peristiwa alam dan dunia, al-Ghazali menyatakan bahwa dunia
berasal dari iradah (kehendak) Tuhan, tidak dapat terjadi dengan
sendirinya. Jalan Tuhan adalah inti dari penciptaan. Begitulah banyaknya
ciptaan yang lahir, di satu sisi merupakan hukum, namun di sisi lain tetap
merupakan partikel abstrak (atom). Korespondensi antara partikel abstrak
dan hukum inilah dunia dan jalannya yang kita lihat. Kecemerlangan
Tuhan itu mutlak, bebas dari batas ruang dan waktu, tetapi dunia ciptaan
yang dapat dirasakan dan dipengaruhi oleh pikiran manusia (kecerdasan)
terbatas dalam ruang dan waktu. Al-Ghazali mengatakan bahwa Tuhan
itu transenden, tetapi kehendak ilahi-Nya tetap ada di dunia ini dan
merupakan penyebab sebenarnya dari semua peristiwa.?

Sedangkan menurut Al-Farabi, Tuhan itu satu (esa). la tidak
berbeda dengan kodrat-Nya, Tuhan adalah akal murni (pikiran), karena
yang mencegah sesuatu menjadi objek pemikiran adalah benda, oleh
karena itu sesuatu adalah benda. Jika sesuatu tidak memerlukan objek
untuk ada, maka sesuatu itu benar-benar penyebab. Al-Farabi berusaha
menunjukkan keesaan Tuhan dan keagungan-Nya dan bahwa sifat-sifat-
Nya tidak lain adalah esensi-Nya sendiri. Dalam sistem ini, hubungan
antara yang “satu” dan “keanekaragaman alam” merupakan titik tolak
dasar atau fondasi dari semua filsafat. Alam semesta muncul dari Yang
Esa melalui proses emanasi. Bertentangan dengan dogma penciptaan
ortodoks, filsafat Islam membela doktrin keabadian alam. Doktrin
emanasi berfungsi untuk menjelaskan hal tersebut. Hirarki wujud

menurut al-Farabi adalah Tuhan merupakan alasan keberadaan semua

20 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El -
Afkar, 1, 1-12.

2L Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). POKOK PIKIRAN FILSAFAT AL-FARABI. AT-
TARWIYAH, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65-75

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



83

makhluk lain, malaikat sepenuhnya merupakan makhluk tanpa materi,
benda-benda langit atau angkasa, dan benda-benda bumi (terrestrial).??
c. Filsafat Kenabian

Menurut Al-Farabi, manusia dapat berhubungan dengan Jibril
dengan dua cara, yaitu dengan merenungkan pikiran dan imajinasi atau
ilham. Jalan pertama hanya dibuat oleh para filosof yang mampu
menembus dunia material dan mencapai cahaya ketuhanan, sedangkan
jalan kedua hanya bisa digunakan oleh para nabi. Dapat dipahami bahwa
ilham kenabian terkadang datang sebelum tertidur dan setelah bangun
tidur atau dengan kata lain berupa mimpi atau penampakan yang nyata.
Perbedaan antara keduanya hanyalah levelnya, bukan keberadaannya.
Jika imajinasi dalam diri seseorang sangat kuat, menurut al-Farabi, ia
tidak dapat dipengaruhi oleh objek-objek inderawi dari luar sedemikian
rupa sehingga ia dapat bergabung dengan pikiran yang aktif. Ketika
imajinasinya telah mencapai tingkat kesempurnaan, ia tidak memiliki
hambatan untuk menerima kejadian terkini setelah bangun tidur atau
yang datang dari pikiran aktif. Dengan penerimaan seperti itu, ia dapat
memprediksi bahwa ada hal-hal yang ilahi. Ciri khas nabi menurut al-
Farabi adalah daya imajinasi yang kuat ketika ia dapat menerima
penglihatan dan kebenaran berupa wahyu ketika ia bersentuhan dengan
akal. Wahyu tidak lain adalah karunia Allah melalui akal (akal
kesepuluh), yang dalam penjelasan al-Farabi adalah Jibril. Sementara itu,
para filosof yang mengetahui bagaimana berkomunikasi dengan Allah
telah memperoleh pikiran yang terlatih dan memiliki daya tangkap yang
kuat untuk memahami hal-hal yang murni abstrak hingga indera
kesepuluh.?

22 Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Jurnal limiah Studi Islam,
19(1), 1-13.

23 Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah
Dalam Pandangan Al-FaRABI (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah,
5(2), 236-242.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



84

Ada kesan bahwa kenabian adalah sesuatu yang harus dikerjakan
(muktasabat), tetapi jika diperhatikan dengan seksama, kesan ini sama
sekali salah. Hal ini karena nabi dipilih oleh Allah dan komunikasinya
dengan Allah tidak melalui akal perolehan (mustafadi), tetapi melalui
akal tahap material. Allah menganugerahi nabi dengan akal yang
memiliki daya cengkeram luar biasa, sehingga beliau dapat
berkomunikasi langsung dengan akal kesepuluh (Jibril) tanpa latihan.
Akal ini memiliki kekuatan suci (qudsiyah) dan disebut had. Hanya para
nabi yang memiliki akal seperti itu. Pada saat yang sama, para filsuf
dapat menggabungkan upaya mereka sendiri melalui pendidikan dan
pemikiran dengan indera kesepuluh. Seorang filsuf hanya memiliki
kecerdasan hitam (prestasi), lebih rendah dari seorang nabi, dan memiliki
kecerdasan material, sehingga setiap nabi adalah seorang filsuf dan setiap
filsuf bukanlah seorang nabi. Namun, seorang filsuf tidak menjadi
seorang nabi, karena ia (nabi) tetap selamanya menjadi manusia pilihan
Tuhan.

Para nabi dikaruniai kemampuan ruh mustafadi untuk memahami
wahyu berupa kemampuan akal untuk berkomunikasi dengan ‘aql fa’al
sehingga kebenaran yang dibawa oleh wahyu tersebut adalah kebenaran
definitif dan bukan kebenaran relatif. Kemampuan khusus untuk
berkomunikasi dengan ’aql fa’al ini diberikan oleh Tuhan. Menurut
Amin Abdullah, pembahasan filsafat kenabian dalam filsafat Islam
merupakan pembahasan khusus yang tidak terdapat secara rinci dalam
filsafat Yunani. Filosofi kenabian ini juga dikatakan sebagai jawaban atas
keraguan filosof sebelumnya, Abu Bakar Muhammad Ar-Razi, yang
mengingkari keberadaan Nabi. Menurutnya, filosof dapat memiliki
kemampuan berkomunikasi dengan ‘aql fa’al untuk mengetahui
kebenaran hakiki, sehingga kehadiran Nabi diperlukan untuk
menjelaskan kebaikan dan keburukan. Bahkan percaya bahwa Al-Qur’an

bukanlah keajaiban melainkan cerita khayalan. Ar-Razi ingin

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



85

membebaskan pemikirannya, meskipun pemikiran itu cenderung elitis
dan inklusif, hanya terbatas pada filosof yang memungkinkannya.?*

Seperti yang telah disebutkan, ada kesamaan antara filsuf dan
nabi dalam hal pengetahuan dan sumber. Al-Farabi menegaskan bahwa
kebenaran wahyu tidak bertentangan dengan filsafat karena keduanya
berasal dari sumber yang sama, yaitu nalar Jibril. Demikian pula menurut
al-Farabi, mukjizat dapat terjadi sebagai bukti kenabian dan tidak
bertentangan dengan hukum alam, karena baik hukum alam maupun
mukjizat berasal dari kesepuluh ruh sebagai penguasa dunia ini.?

d. Filsafat Moral atau Etika

Dalam kebuntuan jiwa, filsafat menghibur dan mengarahkan
untuk melatih pengendalian diri, keseimbangan, dan kebijaksanaan
sebagai prioritas pribadi, serta keadilan untuk memperbaiki keadaan.
Sebagai seorang filsuf, al-Kindi prihatin bahwa syariah tidak menjamin
perkembangan kepribadian yang tepat. Konsep akhlak, dalam hal ini
moral yang dikemukakan oleh al-Farabi yang menjadi salah satu
pertanyaan terpenting dalam karya-karyanya, sangat erat kaitannya
dengan pembahasan jiwa dan politik.

Kajian etika dalam filsafat adalah kajian tentang tugas dan
perilaku manusia dalam kaitannya dengan kebaikan dan keburukan. Etika
mempertanyakan norma-norma dalam masyarakat yang sangat mendasar
dalam kehidupan. Pertanyaan etis juga terkait dengan keberadaan
manusia dalam segala aspeknya, baik dalam kaitannya dengan individu
dan masyarakat, dengan Tuhan, dengan orang lain, dan dengan diri
sendiri. Etika pertama kali muncul di kalangan murid Pythagoras (570-
496 SM). Ini adalah orang-orang yang mengikuti ajaran reinkarnasi

selain percaya bahwa prinsip matematika mendasari semua realitas. Bagi

24 Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat al-Farabi. Substantia, 18(1), 67-80

% Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah
Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah,
5(2), 236-242.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



86

mereka, tubuh adalah kuburan jiwa. Jiwa dapat bebas dari tubuh atau
bebas dari lingkaran jiwa yang terus-menerus bereinkarnasi, sehingga
orang harus menyucikan diri melalui asketisme, berfilsafat, dan
mengikuti aturan tertentu. Berdasarkan ini, mereka bertindak dalam
kehidupan sehari-hari dan itu menjadi standar etika yang mengatur gaya
hidup mereka.?

Al-Farabi menjelaskan bahwa orang bisa berbuat baik jika mereka
mau karena mereka bisa mengungkapkan apa yang mereka inginkan dan
lakukan. Namun, kebebasan ini tunduk pada hukum alam. Setiap orang
diberi kemampuan sesuai dengan penampilannya. Kepedulian Allah
meliputi segala sesuatu dan menyentuh setiap orang, dan segala sesuatu
yang ada berdasarkan gadha dan gadar-Nya. Pemeliharaan Tuhan adalah
pengaturan yang pasti dan universal, bebas dari kontradiksi. Karena
manusia memiliki medan, sedangkan alam memiliki sistem di mana
medan manusia tidak terwujud kecuali memenuhi syarat kehendak. Ini
mirip dengan teori harmoni pra-stabil Leibniz, yang dikemukakannya
sekitar tujuh abad setelah al-Farabi.?’

Mengenai tujuan pokok dari etika, al-Ghazali memiliki semboyan
tasawuf yang terkenal ‘“al-takhallug bi akhlaqihi ‘ala thagah al-
basyariyah” atau “al-ishaf bi shifat al-Rahman ‘ala thaqah al-
basyariyah”. Tujuannya adalah agar manusia meneladani sifat Allah,
seperti mengasihi, mengampuni, jujur, sabar, ikhlas, dan lainnya.
Menurut prinsip Islam, al-Ghazali melihat Tuhan sebagai pencipta aktif
dengan kekuatan yang sangat peduli dan menyebarkan rahmat (kebaikan)
ke seluruh alam. Bertentangan dengan prinsip-prinsip filsafat Yunani
klasik, yang menganggap Tuhan sebagai kebaikan tertinggi, tetapi
menunggu secara pasif, hanya menunggu pengobatan diri orang, dan

menganggap dasar dari semua kejahatan sebagai materi (Subakti, 2019).

% Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. llmu Ushuluddin, 16(2), 139-160.

27 Ibid,

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



87

e. Filsafat Kebahagiaan

Segala sesuatu yang membuat seseorang bahagia itu baik dan
sebaliknya. Al-Farabi mengatakan bahwa kebahagiaan adalah tujuan
hidup atau tujuan akhir dari segala sesuatu yang dilakukan. Seseorang
melakukan perbuatan baik atau terlibat dalam suatu kegiatan yang
bertujuan untuk merasakan kebahagiaan. Misalnya seseorang menjadi
orang yang jujur, ikhlas, tidak sombong, membantu orang lain, atau
pekerja keras karena ingin bahagia, tidak ada tujuan lain selain bahagia.
Kemudian Tuhan menciptakan manusia untuk bahagia. Allah
menyediakan segalanya untuk manusia. Allah selalu memudahkan
manusia karena Allah ingin manusia bahagia dan bukan agar manusia
mendapat kesulitan. Jadi, ketika manusia tidak senang ketika Tuhan
membuatnya mudah bagi mereka dan memberikan segalanya kepada
manusia, itu berarti manusia menyinggung Tuhan secara tidak
langsung.?®

Mengenai cara mencapai kebahagiaan, al-Farabi berpendapat
bahwa ia dapat melalui keinginan, ketekunan, tekad dan sikap, serta
harus menghadapi aturan moral. Ajaran atau hukum moral yang dibuat
oleh manusia sendiri merupakan kodrat manusia. Perilaku manusia diatur
oleh hukum kodrat manusia sebagai manusia spiritual. Ini berarti bahwa
hukum moral adalah identitas manusia itu sendiri, yang khas bagi
manusia. Sebut saja hukum moral keadilan. Orang membuat aturan untuk
keadilan dan bagaimana ia menerapkannya. Jika keadilan memang sudah
menjadi kebutuhan manusia karena sudah menjadi kodratnya, maka
manusia akan melupakan dan mengabaikannya begitu saja. Dengan
demikian, kehendak, niat, atau tekad yang melandasi moralitas
merupakan pedoman bagaimana manusia dapat mengaktualisasikan

fitrahnya. Dalam hal ini, sebut saja keinginan untuk memperjuangkan

28 Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-Farabl. Energies,
19(1), 1-8.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



88

kebahagiaan sebagai seseorang yang menginginkan kebahagiaan dengan
hanya melakukan kebaikan dalam hidup ini.?®

Adalah tugas orang yang merindukan kebahagiaan untuk terus-
menerus berjuang untuk menumbuhkan dan mengembangkan sifat-sifat
baik apa pun yang mungkin dimiliki oleh jiwa, dan dengan upaya
semacam itu sifat-sifat baik itu tumbuh dan mengakar dalam jiwa itu
sendiri. Amalan adalah elemen penting dalam memperoleh karakter
terpuji atau tercela, kata al-Farabi, dan kebiasaan dibentuk oleh amalan
yang terus-menerus. Jadi, dapat dipahami bahwa jika seseorang ingin
mencapai puncak kebahagiaan, ia dipaksa untuk memupuk dan
mengembangkan sifat-sifat baik yang dimilikinya, sehingga sifat-sifat
tersebut menjadi kebiasaan.*°

Selanjutnya, menurut al-Farabi, suatu bangsa dan warganya
mencapai kebahagiaan baik di dunia ini maupun di akhirat ketika orang
memenuhi empat kebajikan utama. Sebelum menjelaskan empat
kebajikan, pertama-tama mari kita jelaskan apa itu kebajikan. Menurut
Al-Farabi, kebajikan adalah keadaan jiwa yang mengarah pada tindakan
yang mengarah pada kesempurnaan teoritis. Dengan kata lain,
keunggulan suatu benda adalah sesuatu yang dalam keberadaan dan
fungsinya menghasilkan keunggulan dan kesempurnaan. Mengenai
kebajikan-kebajikan tersebut: pertama, kebajikan teoritis, yaitu prinsip-
prinsip ilmiah yang diperoleh orang sejak awal, tanpa mengetahui
bagaimana dan dari mana asalnya, serta diperoleh melalui refleksi
kontemplatif, penelitian, dan juga melalui pengajaran. Kedua, pikiran
intelektual, yaitu budi pekerti yang dengannya manusia mengetahui apa
yang paling berguna pada akhirnya. Ini termasuk kemampuan untuk

Mmembuat aturan, yang disebut kebajikan pemikiran budaya (fadha’il

2 Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-Farabi. Energies,
19(1), 1-8.

% Ibid,

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



89

fikriyyah madaniyyah). Ketiga, keutamaan akhlak, yaitu keutamaan yang
tujuannya mencari kebaikan. Keempat, amaliyah atau keunggulan
praktis, yang dapat dicapai dengan dua cara: pernyataan yang
memuaskan dan menggembirakan. Jika orang hanya berhenti pada
supremasi pemikiran, kehidupan manusia hanya ada di dunia ide dan
karenanya harus didamaikan dengan kebajikan moral, karena jiwa
manusia harus seimbang. Pikiran tentang hal-hal baik dalam pikiran
hanyalah kata-kata kosong tanpa tindakan untuk diikuti. Oleh karena itu
akhlak diperlukan sebagai jembatan, agar apa yang ada dalam pikiran

bernilai dan bermanfaat.3!

KESIMPULAN

Berdasarkan di atas, maka dapat dipahami bahwa pemikiran filsafat Islam
pada zaman Abbasiyah mencapai kemajuan dan didukung oleh filsafat Yunani.
Para filosof muslim mengembangkan pemikiran tersebut dengan disesuaikan
dengan ajaran Islam. Pemikiran filsafat tentang konsep jiwa atau akal, metafisik
atau ketuhanan, kenabian, moral atau etika, dan konsep kebahagiaan telah
dirancang dan dikaji secara rinci oleh filosof muslim sehingga menandai
kemajuan yang pesat di masa Abbasiyah. Hal ini mendorong adanya kemajuan di
bidang ilmu pengetahuan pada khususnya dan berbagai bidang kehidupan pada
umumnya. Pemikiran tersebut sebagai kunci dan arah dalam menyelesaikan

persoalan kehidupan

DAFTAR PUSTAKA

Aminullah, A. N. (2011). Dinasti Bani Abbasiyah, Politik, Peradaban dan
Intelektual. Genealogi PAI, 3(2), 17-30. http://jurnal.uinbanten.ac.id

31 Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). POKOK PIKIRAN FILSAFAT AL-FARABI. AT-
TARWIYAH, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65-75.

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi


http://jurnal.uinbanten.ac.id/

90

Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi.
Salam Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-l, 6(2), 191-206.
https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228

Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi
Aziza. El - Afkar, 1, 1-12.

Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah,
Filsafat Al-Fadilah Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap
Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah, 5(2), 236-242.

Bagunda, F. (2017). Sejarah Pemikiran Dan Pendidikan Dinasti Abbasiyyah.
Dirhamzah. (2020). Perkembangan Politik dan IImu Pengetahuan. Jurnal Al-

Hikmabh, 22(2), 80-96. https://journal3.uin-
alauddin.ac.id/index.php/al _hikmah/article/view/18195

Elda Harits Fauzan, A. M. S. (2022). Lahirnya Tiga Kerajaan Besar Islam Pada
Abad Pertengahan (1250-1800 M). El Tarikh, 3(1), 57-76.

Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-Farabi.
Energies, 19(1), 1-8.
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps://d
0i.0rg/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.arth.201
8.03.044%0ANhttps://reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S106345842030007
8?2token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8

Mahroes, S. (2015). Kebangkitan Pendidikan Bani Abbasiyah Perspektif Sejarah
Pendidikan Islam. Tarbiya:Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 1(1), 77-108.
http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jurnal-tarbiya/article/view/138/pdf 4

Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Jurnal
[Imiah Studi Islam, 19(1), 1-13.

Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). Pokok Pikiran Filsafat Al-Farabi. At-
Tarwiyah, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65-75.

Rahmatiah, S. (2017). Pemikiran Tentang Jiwa (Al-Nafs) Dalam Filsafat Islam.
Sulesana, 11(2), 31-44.

Rahmawati, M., Aini, F. N., Nuraini, Y., & Mahdi, B. M. (2020). Islamic
Worldview : Tinjauan Pemikiran Syech Muhammad Naquib Al-Attas dan
Budaya Keilmuan Dalam Islam. NALAR: Jurnal Peradaban Dan
Pemikiran Islam, 4(2), 77-91. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi


https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228
https://journal3.uin-alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/18195
https://journal3.uin-alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/18195
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jurnal-tarbiya/article/view/138/pdf_4
https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165

91

Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, I.
(2022). INNOVATIVE: Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research &
Learning in Primary Education Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap
Moderasi Beragama. 2, 493-503.

Subakti, T. (2019). Filsafat Islam (Sebuah Studi Kajian Islam Melalui Pendekatan
Filsafat Al-Ghazali dan Al-Farabi). PANCAWAHANA: Jurnal Studi
Islam, 14(1), 105-126.

Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. Illmu Ushuluddin, 16(2),
139-160.

Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat al-Farabi. Substantia, 18(1), 67-80

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM)
Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi



