
71 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

MOMENTUM 
Jurnal Sosial dan Keagamaan 
 

 

Volume 12 No. 1 Mei 2023 

P-ISSN : 2089-3019 

E-ISSN : 2656-6486 

 

 

Melacak Kemajuan Pemikiran Filsafat Masa Daulah Abbasiyah 

 

Muslim Fikri,1 Kholid Mawardi,2  

UIN Prof. K.H.Saifuddin Zuhri Purwokerto 

Email: muslimfikri12@gmail.com1 

Email: kholidmawardi23@gmail.com2 

 

Abstrak Filsafat selalu berkembang dari waktu ke waktu. Hal ini berkaitan 

dengan pemikiran kritis manusia yang selalu menarik untuk dipelajari. Pemikiran 

filsafat, dalam hal ini filsafat Islam, didasari oleh kemajuan pemikiran pada zaman 

Daulah Abbasiyah, di mana pada saat itu diadakan penerjemahan buku-buku 

klasik Yunani secara besar-besaran. Beberapa filosof terbesar yakni al-Kindi, al-

Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, dan lainnya turut menyumbang kebesaran 

pemikiran filsafat Islam. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk 

mendeskripsikan dan menganalisis perkembangan pemikiran filsafat yang 

dihasilkan pada masa Daulah Abbasiyah. Penelitian ini dilakukan dengan 

menggunakan metode kepustakaan, mencari artikel yang berhubungan dengan 

topik. Jenis penelitian ini adalah studi pustaka (library research) dengan 

menggunakan metode deskriptif kualitatif. Adapun langkah-langkah yang 

dilakukan oleh peneliti dalam mengkaji penelitian in antara lain mengumpulkan 

sumber,  memberi komentar pada sumber, melakukan penafsiran, dan penulisan 

hasil. Pemikiran filsafat dalam Islam menghasilkan pemikiran tentang konsep jiwa 

atau akal, metafisika, kenabian, moral atau etika, dan filsafat kebahagiaan sebagai 

kunci dan arah dalam menyelesaikan persoalan kehidupan. 

Kata Kunci: Pemikiran Filsafat, Filsafat Islam, Daulah Abbasiyah  

Abstract Philosophy always evolves over time. This relates to human critical 

thinking which is always interesting to learn. Philosophical thought, in this case 

Islamic philosophy, is based on the progress of thought during the time of the 

Abbasid State, at which time there was a large-scale translation of Greek classics. 

Some of the greatest philosophers namely al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, Ibn 

Rushd, and others contributed to the greatness of Islamic philosophical thought. 

Therefore, this article aims to describe and analyze the development of 

mailto:muslimfikri12@gmail.com
mailto:kholidmawardi23@gmail.com


72 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

philosophical thought produced during the Abbasid State. This research was 

conducted using the literature method, looking for articles related to the topic. 

This type of research is a library research using qualitative descriptive methods. 

The steps taken by researchers in reviewing this research include collecting 

sources, commenting on sources, interpreting, and writing results. Philosophical 

thought in Islam produces thoughts about the concept of soul or reason, 

metaphysics, prophethood, morals or ethics, and the philosophy of happiness as 

the key and direction in solving life's problems. 

 

Keywords: Philosophical Thought, Islamic Philosophy, Abbasid State 

 

PENDAHULUAN 

Dalam perkembangannya, kajian filsafat ilmu sejauh ini terdapat dua sudut 

pandang yang berbeda, yaitu pandangan dalam dunia Islam dan pandangan dalam 

dunia Barat. Kedua pandangan tersebut saling berseberangan karena konsep dasar 

esensial kajian ditempatkan dalam beragam aspek kehidupan yang berbeda. Islam 

muncul di Arab dan berkembang hingga menjadi pusat pengetahuan secara umum 

selama berabad-abad sebelum Eropa berkembang pesat. 1  Pada  tahun 750 M, 

Daulah Abbasiyah mulai membangun sejarah kekhalifahannya, sementara Eropa 

pada tahun yang sama berada pada masa kekaisaran Yunani Kuno dengan 

memiliki peradaban maju yang sama. Kedua peradaban tersebut berlokasi di 

belahan bumi yang berseberangan, namun saling terkait, khususnya dalam hal 

pengembangan ilmu pengetahuan.2 

Adanya penerjemahan buku-buku filsafat Yunani menandai masuknya 

pemikiran filosofi Yunani ke dunia Islam. Upaya-upaya umat Islam ini dilakukan 

sehingga muncul tokoh filosof muslim terkenal di dalam atau luar Islam, antara 

lain al-Kindi, Ibnu Rusyd, al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Bajjah, dan yang lainnya. 

Filsafat Yunani lebih maju dan berkembang dibanding dengan jenis filsafat yang 

                                                           
1 Majid, A. (2019). FILSAFAT AL-FARABI DALAM PRAKTEK PENDIDIKAN ISLAM. Jurnal 

Ilmiah Studi Islam, 19(1), 1–13 
2 Rahmawati, M., Aini, F. N., Nuraini, Y., & Mahdi, B. M. (2020). Islamic Worldview : Tinjauan 

Pemikiran Syech Muhammad Naquib Al-Attas dan Budaya Keilmuan Dalam Islam. NALAR: 

Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam, 4(2), 77–91. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165 



73 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

lain. Beberapa pendapat menyatakan bahwa filsafat Islam adalah hasil penjiplakan 

dari filsafat Yunani. Para filosof Islam meniru ajaran Islam dan menetapkan 

batasan-batasan menurutnya. Padahal, anggapan tersebut tidak benar, karena 

hanya mempertimbangkan perspektif aktivitas filosof Islam dalam kaitannya 

dengan filsafat Yunani. Mereka bahkan tidak memandang dari perspektif ajaran 

Islam dan pemikirannya.3 

Misalnya, menurut Aristoteles, Tuhan adalah substansi yang memberi 

makna pada alam, yaitu bukanlah Tuhan yang kita sembah dan yang dapat kita 

doakan. Menurut Aristoteles, Tuhan bahkan disebut “it” dan bukan “he”, dan ia 

berkata bahwa Allah (Tuhan) bukanlah pencipta alam. Namun, al-Kindi dapat 

membuktikan pendapat Aristoteles bahwa Tuhan adalah pencipta alam. Konsep 

Aristoteles yang diterima oleh Islam adalah tentang penciptaan alam secara 

bertahap. Al-Kindi sekaligus menentang keras pendapat Aristoteles yang 

menyatakan bahwa dunia dalam lingkup ruang dan waktu ini muncul melalui 

pertumbuhan benda, dan mengatakan bahwa seluruh dunia diciptakan oleh Allah 

serta tidak dipengaruhi oleh kekuatan apapun. Menurut al-Kindi, ada unsur 

ketakutan dalam pandangan Aristoteles. Namun, dapat dipahami juga bahwa topik 

pembahasannya sama dengan filsafat Yunani; tidak jauh dari persoalan manusia, 

alam, dan Sang Pencipta.4 

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini adalah studi pustaka (library research) dengan 

menggunakan metode deskriptif kualitatif. Penelitian kualitatif deskriptif adalah 

suatu penelitian yang mendeskripsikan data data yang ada. Dengan cara rangkaian 

atau proses penyaringan data atau informasi yang bersifat sewajarnya mengenai 

suatu masalah dalam kondisi; aspek atau bidang tertentu dalam kehidupan 

                                                           
3 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El - 

Afkar, 1, 1–12 
4 Ibid, 



74 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

objeknya. Penelitian ini menggunakan metode sejarah. Sejarah sebagai ilmu 

memiliki metode guna mempelajari, menganalisis, dan merekonstruksikan 

kembali peristiwa- peristiwa di masa lampau. Kegunaan dari metode penelitian ini 

adalah untuk menajamkan pemahaman yang mengarahkan peneliti kepada kerja 

disiplin serta melatih kritik dan penilaian. Penelitian ini termasuk ke dalam library 

research atau penilaian kepustakaan. Adapun langkah-langkah yang dilakukan 

oleh peneliti dalam mengkaji penelitian in antara lain mengumpulkan sumber,  

memberi komentar pada sumber, melakukan penafsiran, dan penulisan hasil. 5 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Sekilas tentang Daulah Abbasiyah 

Nama Daulah Abbasiyah berasal dari nama al-Abbas bin Abdul 

Muthalib bin Hisyam, salah satu paman Nabi. Daulah ini didirikan oleh 

Abdullah al-Saffah bin Muhammad bin Ali bin Abdullah bin al-Abbas. 

Berdirinya dinasti ini karena Bani Abbasiyah lebih mengklaim kekhalifahan 

Islam daripada Bani Umayyah, di mana silsilahnya mereka turunkan dari 

cabang Hasyim yang lebih dekat dengan Nabi. Menurut mereka, Bani 

Umayyah merebut kekhalifahan secara paksa melalui tragedi Pertempuran 

Siffin. Oleh karena itu, untuk mendirikan dinasti Abbasiyah, mereka 

mengorganisir pemberontakan melawan Bani Umayyah. Pemerintahan 

Abbasiyah berlangsung selama lima abad dari tahun 750 M hingga 1258 M.6 

Berdirinya Kekhalifahan Abbasiyah dipengaruhi oleh adanya beberapa 

kelompok masyarakat yang tidak lagi mendukung kekuasaan Bani Umayyah 

yang terbiasa dengan budaya korupsi, sekuler, serta berpihak pada beberapa 

kelompok Syiah dan Khawarij. Mereka merasa diperlakukan tidak adil oleh 

                                                           
5  Elda Harits Fauzan, A. M. S. (2022). Lahirnya Tiga Kerajaan Besar Islam Pada Abad 

Pertengahan (1250-1800 M). El Tarikh, 3(1), 57–76 
6 Mahroes, S. (2015). Kebangkitan Pendidikan Bani Abbasiyah Perspektif Sejarah Pendidikan 

Islam. Tarbiya:Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 1(1), 77–108. 



75 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

kelompok Arab karena beban membayar pajak yang berlebihan. Kelompok 

ini mendukung revolusi Abbasiyah. 

Ketika kekuasaan Bani Umayyah berpindah ke Bani Abbasiyah, 

wilayah geografis kekuasaan dunia Islam terbentang dari timur ke barat dan 

meliputi Mesir, Sudan, Suriah, Jazirah Arab, Irak, Iran, dan Cina. Ruang ini 

memunculkan interaksi yang intens antara satu wilayah dengan wilayah 

lainnya. Interaksi ini mengarah pada proses asimilasi budaya dan peradaban 

masing-masing daerah. Nyanyian dan musik menjadi gaya hidup awal para 

bangsawan dan pejabat istana pada periode Abbasiyah. Anak-anak khalifah 

mendapatkan pelatihan khusus agar mereka menjadi cerdas dan terampil 

dalam bersuara. Hal itu menghasilkan artis terkenal termasuk Ibrahim bin 

Mahdi, Ibrahim al-Mosuly, dan putranya Ishaq. Lingkungan keraton berubah 

dan dipengaruhi oleh nuansa pakaian, makanan borjuis, dan kehadiran para 

abdi dalem perempuan.7 

Masyarakat yang didirikan oleh para penguasa Abbasiyah didasarkan 

pada rasa kesetaraan. Antara lain, orang Mawali dipanggil dengan 

mengadopsi sistem pemerintahan tradisional, mengadopsi beberapa pejabat 

dan menteri Persia, serta menempatkan ibu kota kerajaan Baghdad di daerah 

yang dikelilingi oleh banyak negara dan agama. Perbedaan kelas dalam 

masyarakat Abbasiyah yang berdaulat tidak lagi didasarkan pada ras, tetapi 

status sosial. Kemudian, menurut Jarzid Zaidan, masyarakat Abbasiyah 

terbagi menjadi dua golongan besar, yaitu golongan khusus dan golongan 

umum. Kelompok khusus ini terdiri dari khalifah, keluarga khalifah, keluarga 

Bani Hasyim, pejabat pemerintah termasuk menteri, gubernur, dan panglima, 

                                                           
7 Aminullah, A. N. (2011). Dinasti Bani Abbasiyah, Politik, Peradaban dan Intelektual. Genealogi 

PAI, 3(2), 17–30. 



76 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

serta para bangsawan non-Hasyim (Quraisy). Sementara itu, kelompok umum 

terdiri dari seniman, cendekiawan, penyair, pedagang, pekerja, dan petani.8 

Kemajuan yang dicapai oleh Bani Abbasiyah, khususnya dalam 

bidang ilmu pengetahuan, merupakan puncak kejayaan Islam sepanjang 

sejarah, karena situasi dan kondisi yang sangat menguntungkan pada saat itu. 

Adanya kemerdekaan dan kebebasan berpikir menjadikan umat Islam sangat 

dinamis dan kreatif, jauh dari kesan cela. Kemandirian dan kebebasan bagi 

umat Islam banyak menimbulkan pemikiran positif. Perkembangan ini juga 

membawa Abbasiyah menghormati budaya, peradaban, pemikiran, dan 

filsafat.9 

2. Pemikiran Filsafat Masa Daulah Abbasiyah 

Filsafat adalah ilmu mencari hakikat sesuatu. Filsafat dalam 

perkembangannya sangat bermanfaat untuk memahami dalil-dalil al-Qur’an 

dan Hadits di kalangan umat Islam. Filsafat Islam memadukan filsafat, akal, 

wahyu, akidah, dan hikmah. Selain itu, filsafat Islam juga digunakan untuk 

mencari kebenaran  tentang keberadaan Tuhan.10 

Khalifah Harun al-Rasyid dan al-Makmun adalah khalifah dari Dinasti 

Abbasiyah yang sangat maju dalam pemikiran filosofis, terutama dalam 

filsafat Aristoteles dan Plato. Mereka menjalin hubungan kerja sama dengan 

Bizantium untuk mengembangkan filsafat dan ilmu pengetahuan. Itulah 

sebabnya para filosof muslim lahir dengan puluhan buku filsafat. Filsuf 

muslim yang terkenal pada masa itu adalah al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina. 

Ketiga filosof tersebut merupakan kekuatan yang saling terkait dalam 

perkembangan filsafat Islam. Al-Kindi adalah landasan penyatuan filsafat 

Yunani dan Islam. Kemudian, al-Farabi melanjutkannya, dan Ibnu Sina 

                                                           
8 Ibid, 17–30. 
9 Bagunda, F. (2017). Sejarah Pemikiran Dan Pendidikan Dinasti Abbasiyyah. 
10  Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, I. (2022). 

INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education 

Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493–503 



77 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

menyelesaikannya. Selain itu, sekitar tahun 970 M, sebuah perkumpulan 

filsafat didirikan di Baghdad yang juga mengurusi politik agama dengan 

nama Ikhwan al-Shafa.11 

Dalam filsafat Islam, tokoh-tokoh yang ahli dalam bidang filsafat 

dihadirkan untuk menjelaskan fenomena yang berkaitan dengan Islam. 

Kepribadian muslim memiliki pengaruh besar tidak hanya di dunia Islam dan 

di Barat. Sebagai contoh, al-Kindi adalah seorang tokoh Islam dan ahli dalam 

filsafat. Ajaran filosofis al-Kindi memiliki banyak aplikasi dalam filsafat 

jiwa. Oleh karena itu, filsafat  memiliki hubungan yang erat dengan ilmu 

agama Islam.12 Filsafat Islam yang menjadi tonggak kemajuan pada masa 

Dinasti Abbasiyah meliputi pemikiran mengenai konsep jiwa atau akal, 

filsafat metafisika, filsafat kenabian, filsafat moral atau etika, dan filsafat 

kebahagiaan. Kesemua konsep-konsep tersebut dijelaskan dalam uraian 

sebagai berikut: 

a. Filsafat Jiwa 

Para filosof muslim, khususnya al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina 

sepakat dalam mendefinisikan jiwa sebagai “kesempurnaan awal bagi 

fisik yang alamiah, mekanistik, dan memiliki kehidupan yang energik”. 

Secara khusus, jiwa adalah “kesempurnaan awal bagi fisik yang 

alamiah”, berarti bahwa manusia dikatakan sempurna ketika mereka 

menjadi makhluk yang aktif bertindak, karena jiwa adalah kesempurnaan 

pertama dari fisik alamiah dan bukan dari fisik material. Kemudian, 

“mekanis” berarti tubuh menjalankan fungsinya dengan alat, yaitu 

berbagai anggota tubuh. Sedangkan yang dimaksud dengan “kehidupan 

yang energik” adalah mencakup kesiapan hidup dan persiapan  menerima 

jiwa. Jiwa juga memiliki gerak, sehingga ketika seseorang tidur, jiwanya 

                                                           
11  Dirhamzah. (2020). Perkembangan Politik dan Ilmu Pengetahuan. Jurnal Al-Hikmah, 22(2), 

80–96. 
12  (Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, I. (2022). 

INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education 

Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493–503 



78 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

dapat meninggalkan badan dan melayang-layang, tetapi ruh tetap ada dan 

mengatur pola nafasnya (nafas masuk dan keluar). Ia tidak sadar karena 

jiwanya berada di luar tubuh dan akan kembali ke tubuh dengan sangat 

cepat, jika Tuhan menghendakinya kembali.13 

Menurut al-Kindi, jiwa tidak tersusun, substansi jiwa adalah ruh 

yang berasal dari substansi Tuhan (Aziza Aryat, 2015). Mengenai jiwa, 

al-Kindi lebih dekat dengan pandangan bahwa hubungan antara jiwa dan 

badan bersifat aksidental. Al-Kindi membagi kekuatan jiwa menjadi tiga 

bagian, yaitu kekuatan nafsu, kekuatan amarah, dan kekuatan pikiran 

(kognitif). Daya pikir atau berpikir, yang menurut al-Kindi disebut al-aql, 

terbagi menjadi empat bagian, yaitu akal aktif, akal potensial, akal yang 

berpindah dari akal potensial ke akal aktual, dan akal lahir. 

Al-Kindi mengatakan bahwa akal yang aktif adalah Tuhan. Ia 

selalu dalam keadaan aktif, karena merupakan penyebab dari apa yang 

terjadi pada jiwa manusia pada khususnya dan pada alam umumnya. 

Sedangkan ketiga indera lainnya adalah al-nafs itu sendiri. Al-nafs adalah 

akal potensial sebelum memikirkan objek pemikiran dan setelah 

memahami objek itu menjadi pikiran aktual. Ilmu al-nafs, yang disebut 

kecerdasan eksternal, adalah sebelum ia memikirkan objek atau setelah ia 

menerima objek. Contoh “tulisan” yang terdapat dalam al-nafs sebagai 

bentuk tulisan ilmu yang digunakan seorang penulis untuk menulis setiap 

saat. 14  Seperti Plato, ia membandingkan kekuatan jiwa dan kekuatan 

pikiran dengan ilmu yang dihasilkan serta dua kekuatan lainnya 

(kemarahan dan keinginan) dengan dua  kuda yang menarik benda. Jika 

                                                           
13 Rahmatiah, S. (2017). Pemikiran Tentang Jiwa (Al-Nafs) Dalam Filsafat Islam. Sulesana, 11(2), 

31–44. 
14 Ibid, 



79 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

pikiran dapat dikembangkan dengan baik, dua kemampuan mental 

lainnya juga dapat dikendalikan dengan baik.15 

Menurut al-Kindi, akal merupakan daya berfikir yang dihasilkan 

dari jiwa. Akal sendiri terbagi menjadi tiga macam, yaitu masih bersifat 

potensial (al-quwwah), yang telah keluar dari sifat potensial menjadi 

akatual (al-fi’l), dan yang telah mencapai tingkat kedua dari aktualitas 

(al-‘aql al-tsany). Akal yang bersifat potensial tidak akan menjadi aktual 

jika tidak ada kekuatan yang menggerakkannya dari luar, yang 

mempunyai wujud tersendiri di luar jiwa manusia. Akal tersebut adalah 

akal yang selamanya aktualis (al-‘aql al-ladzi bi al-fi’I abadan). Manusia 

dalam perspektif al-Kindi disebut menjadi ‘aqil jika ia telah mengetahui 

universal, yaitu telah memperoleh akal yang di luar itu.16 

Adapun menurut al-Farabi, jiwa spiritual bukanlah matahari. Ia 

memanifestasikan dirinya setelah tubuh dan jiwa tidak berpindah dari 

satu tubuh ke tubuh lainnya. Jiwa manusia, seperti materi, berasal dari 

akal ke-10. Kesatuan antara keduanya adalah substansi yang berbeda, dan 

kehancuran tubuh tidak menyebabkan kehancuran jiwa. Jiwa manusia 

disebut al-nafs al-nathinqah, yang berasal dari alam ketuhanan, 

sedangkan badan disebut alam khalaq, yang memiliki bentuk, wujud, 

volume, dan gerak. Oleh karena itu, jiwa diciptakan pada saat tubuh siap 

menerimanya. Mengenai keabadian jiwa, al-Farabi membedakan antara 

jiwa khalidah dan jiwa yang fana. Jiwa khalidah adalah jiwa fadilah, 

yaitu jiwa yang mengetahui kebaikan dan berbuat kebaikan serta dapat 

terbebas dari ikatan fisik. Jiwa ini tidak dihancurkan oleh kehancuran 

tubuh. Golongan ini termasuk jiwa yang berada pada tingkat kecerdasan 

mustafadi. Sedangkan jiwa fana adalah jiwa jahiliyah, tidak mencapai 

                                                           
15  Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, I. (2022). 

INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education 

Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap Moderasi Beragama. 2, 493–503 
16 Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Salam Jurnal 

Sosial Dan Budaya Syar-I, 6(2), 191–206. https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228 



80 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

kesempurnaan, tidak dapat melepaskan diri dari ikatan material, dan ia 

dihancurkan oleh kehancuran tubuh.17 

Mengenai kebahagiaan dan kesengsaraan jiwa, al-Farabi 

menghubungkannya dengan falsafah kebangsaan utamanya. Bagi jiwa 

yang hidup dalam keadaan dasar, yaitu bagi jiwa yang mengenal Tuhan 

dan menaati perintah-perintah Tuhan, jiwa itu kembali ke dunia nufus 

dan bahagia secara abadi. Jiwa yang hidup di tanah fasiqah, yaitu jiwa 

yang mengenal Tuhan tetapi tidak menaati semua perintah Tuhan, ia 

kembali ke kerajaan nufus (alam psikis) dan berada dalam kesengsaraan 

abadi. Sedangkan jiwa yang hidup di negeri jahiliyah, yaitu jiwa yang  

sama sekali tidak mengenal Tuhan dan tidak  pernah menaati perintah 

Tuhan, maka ia binasa seperti jiwa binatang.18 Harus dipahami bahwa 

pikiran (akal) dan jiwa adalah dua hal yang berbeda. Alasannya adalah 

jiwa murni atau intelect par excellence. Ia terpisah dari jiwa dan memiliki 

keadaan yang berbeda. Ia selalu bertindak dan tindakannya tidak dapat 

dilakukan dengan emosi. Jiwa terdiri dari tiga pikiran lainnya, berupa 

akal yang berbentuk potensi semata, akal yang memiliki pengetahuan, 

dan yang ketiga adalah akal yang selalu tampak berpikir. 

Selain ketiga kekuatan spiritual tersebut di atas, al-Kindi juga 

menyebutkan kekuatan spiritual lainnya ketika berbicara tentang 

perolehan pengetahuan manusia (epistemologi). Menurut al-Kindi, ilmu 

terbagi menjadi dua bagian, yaitu ilmu panca indera dan ilmu akal. 

Pengetahuan akal adalah hakikat dan hanya dapat dicapai ketika manusia 

dapat membebaskan dirinya dari sifat hewani. Dengan kata lain, ia perlu 

menarik diri dari dunia dan merenung serta berpikir tentang keberadaan. 

Ketika jiwa mampu meninggalkan keinginan tubuh, menghilangkan 

                                                           
17 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El - 

Afkar, 1, 1–12. 
18 Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah 

Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah, 

5(2), 236–242. 



81 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

semua kotoran material, dan selalu memikirkan hakikat keberadaan, ia 

menjadi suci. Dalam keadaan ini, ia mampu menangkap ilmu yang 

berasal dari Tuhan, karena ia selalu merupakan pancaran dari substansi 

Tuhan (emanasi). Tetapi ketika kotor, ia tidak dapat menerima informasi 

yang dikirim oleh cahaya Tuhan seperti cermin yang kotor.19 

b. Filsafat Metafisika 

Al-Kindi berpendapat bahwa Tuhan adalah wujud yang 

sempurna, tidak didahului oleh makhluk lain. Tidak ada makhluk lain 

yang setara dengan-Nya dalam segala hal. Dia tidak melahirkan atau 

dilahirkan. Dalam filsafat, menurut al-Kindi, jumlah juz’iyah yang tidak 

terbatas tidak masalah, tetapi hakikat yang ditemukan dalam juz’iyah 

adalah kulliah (universal). Semuanya memiliki dua sifat. Esensi seperti 

juz’i dan kulli, yaitu esensi yang sering muncul dalam bentuk genus dan 

spesies. Dalam falsafah al-Kindi, Tuhan tidak memiliki hakikat dalam 

arti ‘aniah atau mahiah. Hanya ada satu Tuhan dan tidak ada yang seperti 

Tuhan. Menurut pemahaman Islam, Tuhan adalah pencipta al-Kindi dan 

bukan penggerak utama seperti pemikiran Aristoteles. Menurut al-Kindi, 

dunia ini tidak selamanya di masa lalu, tetapi memiliki awal. 

Keterbatasan waktu dan gerak adalah bukti bahwa dunia bermula dari 

waktu. 

Sebagai Sang Pencipta, sifat Tuhan yang paling penting adalah 

keesaan. Jika ada lebih dari satu pencipta, masing-masing sekutunya 

memiliki sifat yang sama dengan yang lainnya. Adapun kekuasaan dan 

kebijaksanaan Tuhan, kita akan kagum ketika memikirkannya, karena 

pengaturan alam semesta begitu rasional dan harmonis. Al-Kindi percaya 

bahwa Tuhan menciptakan dunia ini dari ketiadaan. Tuhan tidak hanya 

menciptakan alam, tetapi juga mengarahkan dan mengaturnya. Di dunia 

ini ada gerakan yang mencipta dan ada gerakan yang menghancurkan. 

                                                           
19 Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Salam Jurnal 

Sosial Dan Budaya Syar-I, 6(2), 191–206. https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228 



82 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

Menurut al-Kindi, penyebab gerak adalah ketika empat penyebab 

dikumpulkan, yaitu materi, bentuk, pembuat, dan tujuan atau manfaat.20 

Mengenai peristiwa alam dan dunia, al-Ghazali menyatakan bahwa dunia 

berasal dari iradah (kehendak) Tuhan, tidak dapat terjadi dengan 

sendirinya. Jalan Tuhan adalah inti dari penciptaan. Begitulah banyaknya 

ciptaan yang lahir, di satu sisi merupakan hukum, namun di sisi lain tetap 

merupakan partikel abstrak (atom). Korespondensi antara partikel abstrak 

dan hukum inilah dunia dan jalannya yang kita lihat. Kecemerlangan 

Tuhan itu mutlak, bebas dari batas ruang dan waktu, tetapi dunia ciptaan 

yang dapat dirasakan dan dipengaruhi oleh pikiran manusia (kecerdasan) 

terbatas dalam  ruang dan waktu. Al-Ghazali mengatakan bahwa Tuhan 

itu transenden, tetapi kehendak ilahi-Nya tetap ada di dunia ini dan 

merupakan penyebab sebenarnya dari semua peristiwa.21 

Sedangkan menurut Al-Farabi, Tuhan itu satu (esa). Ia tidak 

berbeda dengan kodrat-Nya, Tuhan adalah akal murni (pikiran), karena 

yang mencegah sesuatu menjadi objek pemikiran adalah benda, oleh 

karena itu sesuatu adalah benda. Jika sesuatu tidak memerlukan objek 

untuk ada, maka sesuatu itu benar-benar penyebab. Al-Farabi berusaha  

menunjukkan keesaan Tuhan dan keagungan-Nya dan bahwa sifat-sifat-

Nya tidak lain adalah esensi-Nya sendiri. Dalam sistem ini, hubungan 

antara yang “satu” dan “keanekaragaman alam” merupakan titik tolak 

dasar atau fondasi dari semua filsafat. Alam semesta muncul dari Yang 

Esa melalui proses emanasi. Bertentangan dengan dogma penciptaan 

ortodoks, filsafat Islam membela doktrin keabadian alam. Doktrin 

emanasi berfungsi untuk menjelaskan hal tersebut. Hirarki wujud 

menurut al-Farabi adalah Tuhan merupakan alasan keberadaan semua 

                                                           
20 Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi Aziza. El - 

Afkar, 1, 1–12. 
21  Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). POKOK PIKIRAN FILSAFAT AL-FARABI. AT-

TARWIYAH, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65–75 



83 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

makhluk lain, malaikat sepenuhnya merupakan makhluk tanpa materi, 

benda-benda langit atau angkasa, dan benda-benda bumi (terrestrial).22 

c. Filsafat Kenabian 

Menurut Al-Farabi, manusia dapat berhubungan dengan Jibril 

dengan dua cara, yaitu dengan merenungkan pikiran dan imajinasi atau 

ilham. Jalan pertama hanya dibuat oleh para filosof yang mampu 

menembus dunia material dan mencapai cahaya ketuhanan, sedangkan 

jalan kedua hanya bisa digunakan oleh para nabi. Dapat dipahami bahwa 

ilham kenabian terkadang datang sebelum tertidur dan setelah bangun 

tidur atau dengan kata lain berupa mimpi atau penampakan yang nyata. 

Perbedaan antara keduanya hanyalah levelnya, bukan keberadaannya. 

Jika imajinasi dalam diri seseorang sangat kuat, menurut al-Farabi, ia 

tidak dapat dipengaruhi oleh objek-objek inderawi dari luar sedemikian 

rupa sehingga ia dapat bergabung dengan pikiran yang aktif. Ketika 

imajinasinya telah mencapai tingkat kesempurnaan, ia tidak memiliki 

hambatan untuk menerima kejadian terkini setelah bangun tidur atau 

yang datang dari pikiran aktif. Dengan penerimaan seperti itu, ia dapat 

memprediksi bahwa ada hal-hal yang ilahi. Ciri khas nabi menurut al-

Farabi adalah daya imajinasi yang kuat ketika ia dapat menerima 

penglihatan dan kebenaran berupa wahyu ketika ia bersentuhan dengan 

akal. Wahyu tidak lain adalah karunia Allah melalui akal (akal 

kesepuluh), yang dalam penjelasan al-Farabi adalah Jibril. Sementara itu, 

para filosof yang mengetahui bagaimana berkomunikasi dengan Allah 

telah memperoleh pikiran yang  terlatih dan memiliki daya tangkap yang 

kuat untuk memahami hal-hal yang murni abstrak hingga indera 

kesepuluh.23 

                                                           
22 Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Studi Islam, 

19(1), 1–13. 
23 Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah 

Dalam Pandangan Al-FaRABI (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah, 

5(2), 236–242. 



84 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

Ada kesan bahwa kenabian adalah sesuatu yang harus dikerjakan 

(muktasabat), tetapi jika diperhatikan dengan seksama, kesan ini sama 

sekali salah. Hal ini karena nabi dipilih oleh Allah dan komunikasinya 

dengan Allah tidak melalui akal perolehan (mustafadi), tetapi melalui 

akal tahap material. Allah menganugerahi nabi dengan akal yang 

memiliki daya cengkeram luar biasa, sehingga beliau dapat 

berkomunikasi langsung dengan akal kesepuluh (Jibril) tanpa latihan. 

Akal ini memiliki kekuatan suci (qudsiyah) dan disebut had. Hanya para 

nabi yang memiliki akal seperti itu. Pada saat yang sama, para filsuf 

dapat menggabungkan upaya mereka sendiri melalui pendidikan dan 

pemikiran dengan indera kesepuluh. Seorang filsuf hanya memiliki 

kecerdasan hitam (prestasi), lebih rendah dari seorang nabi, dan memiliki 

kecerdasan material, sehingga setiap nabi adalah seorang filsuf dan setiap 

filsuf bukanlah seorang nabi. Namun, seorang filsuf tidak menjadi 

seorang nabi, karena ia (nabi) tetap selamanya menjadi manusia pilihan 

Tuhan. 

Para nabi dikaruniai kemampuan ruh mustafadi untuk memahami 

wahyu berupa kemampuan akal untuk berkomunikasi dengan ‘aql fa’al 

sehingga kebenaran yang dibawa oleh wahyu tersebut adalah kebenaran 

definitif dan bukan kebenaran relatif. Kemampuan khusus untuk 

berkomunikasi dengan ’aql fa’al ini diberikan oleh Tuhan. Menurut 

Amin Abdullah, pembahasan filsafat kenabian dalam filsafat Islam 

merupakan pembahasan khusus yang tidak terdapat secara rinci dalam 

filsafat Yunani. Filosofi kenabian ini juga dikatakan sebagai jawaban atas 

keraguan filosof sebelumnya, Abu Bakar Muhammad Ar-Razi, yang 

mengingkari keberadaan Nabi. Menurutnya, filosof dapat memiliki 

kemampuan berkomunikasi dengan ‘aql fa’al untuk mengetahui 

kebenaran hakiki, sehingga kehadiran Nabi diperlukan untuk 

menjelaskan kebaikan dan keburukan. Bahkan percaya bahwa Al-Qur’an 

bukanlah keajaiban melainkan cerita khayalan. Ar-Razi ingin 



85 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

membebaskan pemikirannya, meskipun pemikiran itu cenderung elitis 

dan inklusif, hanya terbatas pada filosof yang memungkinkannya.24 

Seperti yang telah disebutkan, ada kesamaan antara filsuf dan 

nabi dalam hal pengetahuan dan sumber. Al-Farabi menegaskan bahwa 

kebenaran wahyu tidak bertentangan dengan filsafat karena keduanya 

berasal dari sumber yang sama, yaitu nalar Jibril. Demikian pula menurut 

al-Farabi, mukjizat dapat terjadi sebagai bukti kenabian dan tidak 

bertentangan dengan hukum alam, karena baik hukum alam maupun 

mukjizat berasal dari kesepuluh ruh sebagai penguasa dunia ini.25 

d. Filsafat Moral atau Etika 

Dalam kebuntuan jiwa, filsafat menghibur dan mengarahkan 

untuk melatih pengendalian diri, keseimbangan, dan kebijaksanaan 

sebagai prioritas pribadi, serta keadilan untuk memperbaiki keadaan. 

Sebagai seorang filsuf, al-Kindi prihatin bahwa syariah tidak menjamin 

perkembangan kepribadian yang tepat. Konsep akhlak, dalam hal ini 

moral yang dikemukakan oleh al-Farabi yang menjadi salah satu 

pertanyaan terpenting dalam karya-karyanya, sangat erat kaitannya 

dengan pembahasan jiwa dan politik. 

Kajian etika dalam filsafat adalah kajian tentang tugas dan 

perilaku manusia dalam kaitannya dengan kebaikan dan keburukan. Etika 

mempertanyakan norma-norma dalam masyarakat yang sangat mendasar 

dalam kehidupan. Pertanyaan etis juga terkait dengan keberadaan 

manusia dalam segala aspeknya, baik dalam kaitannya dengan individu 

dan masyarakat, dengan Tuhan, dengan orang lain, dan dengan diri 

sendiri. Etika pertama kali muncul di kalangan murid Pythagoras (570-

496 SM). Ini adalah orang-orang yang mengikuti ajaran reinkarnasi 

selain percaya bahwa prinsip matematika mendasari semua realitas. Bagi 

                                                           
24 Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat al-Farabi. Substantia, 18(1), 67–80 
25 Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, Filsafat Al-Fadilah 

Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah, 

5(2), 236–242. 



86 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

mereka, tubuh adalah kuburan jiwa. Jiwa dapat bebas dari tubuh atau 

bebas dari lingkaran jiwa yang terus-menerus bereinkarnasi, sehingga 

orang harus menyucikan diri melalui asketisme, berfilsafat, dan 

mengikuti aturan tertentu. Berdasarkan ini, mereka bertindak dalam 

kehidupan sehari-hari dan itu menjadi standar etika yang mengatur gaya 

hidup mereka.26 

Al-Farabi menjelaskan bahwa orang bisa berbuat baik jika mereka 

mau karena mereka bisa mengungkapkan apa yang mereka inginkan dan 

lakukan. Namun, kebebasan ini tunduk pada hukum alam. Setiap orang 

diberi kemampuan sesuai dengan penampilannya. Kepedulian Allah 

meliputi segala sesuatu dan menyentuh setiap orang, dan segala sesuatu 

yang ada berdasarkan qadha dan qadar-Nya. Pemeliharaan Tuhan adalah 

pengaturan yang pasti dan universal, bebas dari kontradiksi. Karena 

manusia memiliki medan, sedangkan alam memiliki sistem di mana 

medan manusia tidak terwujud kecuali memenuhi syarat kehendak. Ini 

mirip dengan teori harmoni pra-stabil Leibniz, yang dikemukakannya 

sekitar tujuh abad setelah al-Farabi.27 

Mengenai tujuan pokok dari etika, al-Ghazali memiliki semboyan 

tasawuf yang terkenal “al-takhalluq bi akhlaqihi ‘ala thaqah al-

basyariyah” atau “al-ishaf bi shifat al-Rahman ‘ala thaqah al- 

basyariyah”. Tujuannya adalah agar manusia meneladani sifat Allah, 

seperti mengasihi, mengampuni, jujur, sabar, ikhlas, dan lainnya. 

Menurut prinsip Islam, al-Ghazali melihat Tuhan sebagai pencipta  aktif 

dengan kekuatan yang sangat peduli dan menyebarkan rahmat (kebaikan) 

ke seluruh alam. Bertentangan dengan prinsip-prinsip filsafat Yunani 

klasik, yang menganggap Tuhan sebagai kebaikan tertinggi, tetapi 

menunggu secara pasif, hanya menunggu pengobatan diri orang, dan 

menganggap dasar dari semua kejahatan sebagai materi (Subakti, 2019). 

                                                           
26 Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. Ilmu Ushuluddin, 16(2), 139–160. 
27 Ibid, 



87 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

e. Filsafat Kebahagiaan 

Segala sesuatu yang membuat seseorang bahagia itu baik dan 

sebaliknya. Al-Farabi mengatakan bahwa kebahagiaan adalah tujuan 

hidup atau tujuan akhir dari segala sesuatu yang dilakukan. Seseorang 

melakukan perbuatan baik atau terlibat dalam suatu kegiatan yang 

bertujuan untuk merasakan kebahagiaan. Misalnya seseorang menjadi 

orang yang jujur, ikhlas, tidak sombong, membantu orang lain, atau 

pekerja keras karena ingin bahagia, tidak ada tujuan lain selain bahagia. 

Kemudian Tuhan menciptakan manusia untuk bahagia. Allah 

menyediakan segalanya untuk manusia. Allah selalu memudahkan 

manusia karena Allah ingin manusia bahagia dan bukan agar manusia 

mendapat kesulitan. Jadi, ketika manusia tidak senang ketika Tuhan 

membuatnya mudah bagi mereka dan memberikan segalanya kepada 

manusia, itu berarti manusia menyinggung Tuhan secara tidak 

langsung.28 

Mengenai cara mencapai kebahagiaan, al-Farabi berpendapat 

bahwa ia dapat melalui keinginan, ketekunan, tekad dan sikap, serta 

harus menghadapi aturan moral. Ajaran atau hukum moral yang dibuat 

oleh manusia sendiri merupakan kodrat manusia. Perilaku manusia diatur 

oleh hukum kodrat manusia sebagai manusia spiritual. Ini berarti bahwa 

hukum moral adalah identitas manusia itu sendiri, yang khas bagi 

manusia. Sebut saja hukum moral keadilan. Orang membuat aturan untuk 

keadilan dan bagaimana ia menerapkannya. Jika keadilan memang sudah 

menjadi kebutuhan manusia karena sudah menjadi kodratnya, maka 

manusia akan melupakan dan mengabaikannya begitu saja. Dengan 

demikian, kehendak, niat, atau tekad yang melandasi moralitas 

merupakan pedoman bagaimana manusia dapat mengaktualisasikan 

fitrahnya. Dalam hal ini, sebut saja keinginan untuk memperjuangkan 

                                                           
28  Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-FarabI. Energies, 

19(1), 1–8. 



88 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

kebahagiaan sebagai seseorang yang menginginkan kebahagiaan dengan 

hanya melakukan kebaikan dalam hidup ini.29 

Adalah tugas orang yang merindukan kebahagiaan untuk terus-

menerus berjuang untuk menumbuhkan dan mengembangkan sifat-sifat 

baik apa pun yang mungkin dimiliki oleh jiwa, dan dengan upaya 

semacam itu sifat-sifat baik itu tumbuh dan mengakar dalam jiwa itu 

sendiri. Amalan adalah elemen penting dalam memperoleh karakter 

terpuji atau tercela, kata al-Farabi, dan kebiasaan dibentuk oleh amalan 

yang terus-menerus. Jadi, dapat dipahami bahwa jika seseorang ingin 

mencapai puncak kebahagiaan, ia dipaksa untuk memupuk dan 

mengembangkan sifat-sifat baik yang dimilikinya, sehingga sifat-sifat 

tersebut menjadi kebiasaan.30 

Selanjutnya, menurut al-Farabi, suatu bangsa dan warganya 

mencapai kebahagiaan baik di dunia ini maupun di akhirat ketika orang 

memenuhi empat kebajikan utama. Sebelum menjelaskan empat 

kebajikan, pertama-tama mari kita jelaskan apa itu kebajikan. Menurut 

Al-Farabi, kebajikan adalah keadaan jiwa yang mengarah pada tindakan 

yang mengarah pada kesempurnaan teoritis. Dengan kata lain, 

keunggulan suatu benda adalah sesuatu yang dalam keberadaan dan 

fungsinya menghasilkan keunggulan dan kesempurnaan. Mengenai 

kebajikan-kebajikan tersebut: pertama, kebajikan teoritis, yaitu prinsip-

prinsip ilmiah yang diperoleh orang sejak awal, tanpa mengetahui 

bagaimana dan dari mana asalnya, serta diperoleh melalui refleksi 

kontemplatif, penelitian, dan juga melalui pengajaran. Kedua, pikiran 

intelektual, yaitu budi pekerti yang dengannya manusia mengetahui apa 

yang paling berguna pada akhirnya. Ini termasuk kemampuan untuk 

membuat aturan, yang disebut kebajikan pemikiran budaya (fadha’il 

                                                           
29  Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-Farabi. Energies, 

19(1), 1–8. 
30 Ibid, 



89 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

fikriyyah madaniyyah). Ketiga, keutamaan akhlak, yaitu keutamaan yang 

tujuannya mencari kebaikan. Keempat, amaliyah atau keunggulan 

praktis, yang dapat dicapai dengan dua cara: pernyataan yang 

memuaskan dan menggembirakan. Jika orang hanya berhenti pada 

supremasi pemikiran, kehidupan manusia hanya ada di dunia ide dan 

karenanya harus didamaikan dengan kebajikan moral, karena jiwa 

manusia harus seimbang. Pikiran tentang hal-hal baik dalam pikiran 

hanyalah kata-kata kosong tanpa tindakan untuk diikuti. Oleh karena itu 

akhlak diperlukan sebagai jembatan, agar apa yang ada dalam pikiran 

bernilai dan bermanfaat.31 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan di atas, maka dapat dipahami bahwa pemikiran filsafat Islam 

pada zaman Abbasiyah mencapai kemajuan dan didukung oleh filsafat Yunani. 

Para filosof muslim mengembangkan pemikiran tersebut dengan disesuaikan 

dengan ajaran Islam. Pemikiran filsafat tentang konsep jiwa atau akal, metafisik 

atau ketuhanan, kenabian, moral atau etika, dan konsep kebahagiaan telah 

dirancang dan dikaji secara rinci oleh filosof muslim sehingga menandai 

kemajuan yang pesat di masa Abbasiyah. Hal ini mendorong adanya kemajuan di 

bidang ilmu pengetahuan pada khususnya dan berbagai bidang kehidupan pada 

umumnya. Pemikiran tersebut sebagai kunci dan arah dalam menyelesaikan 

persoalan kehidupan 

DAFTAR PUSTAKA 

Aminullah, A. N. (2011). Dinasti Bani Abbasiyah, Politik, Peradaban dan 

Intelektual. Genealogi PAI, 3(2), 17–30. http://jurnal.uinbanten.ac.id 

 

                                                           
31  Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). POKOK PIKIRAN FILSAFAT AL-FARABI. AT-

TARWIYAH, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65–75. 

http://jurnal.uinbanten.ac.id/


90 

 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

Aravik, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. 

Salam Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 6(2), 191–206. 

https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228 

 

Aziza Aryat. (2015). Filsafat Di Dunia Timur: Pemikiran Al-Kindi Dan Al-Farabi 

Aziza. El - Afkar, 1, 1–12. 

 

Badawi, A. (2019). Fisafat Al-Nafs, Fisafat Kenabian, Filsafat Al-Madinah, 

Filsafat Al-Fadilah Dalam Pandangan Al-Farabi (Suatu Kajian Terhadap 

Pokok-Pokok Fisafatnya). Ash-Shahabah, 5(2), 236–242. 

 

Bagunda, F. (2017). Sejarah Pemikiran Dan Pendidikan Dinasti Abbasiyyah. 

 

Dirhamzah. (2020). Perkembangan Politik dan Ilmu Pengetahuan. Jurnal Al-

Hikmah, 22(2), 80–96. https://journal3.uin-

alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/18195 

 

Elda Harits Fauzan, A. M. S. (2022). Lahirnya Tiga Kerajaan Besar Islam Pada 

Abad Pertengahan (1250-1800 M). El Tarikh, 3(1), 57–76. 

 

Endrika Widdia Putri. (2018). Konsep Kebahagiaan Dalam Perspektif Al-Farabi. 

Energies, 19(1), 1–8. 

http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps://d

oi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.arth.201

8.03.044%0Ahttps://reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S106345842030007

8?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8 

 

Mahroes, S. (2015). Kebangkitan Pendidikan Bani Abbasiyah Perspektif Sejarah 

Pendidikan Islam. Tarbiya:Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 1(1), 77–108. 

http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jurnal-tarbiya/article/view/138/pdf_4 

 

Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Jurnal 

Ilmiah Studi Islam, 19(1), 1–13. 

 

Nuthpaturahman, & Ahmad. (2022). Pokok Pikiran Filsafat Al-Farabi. At-

Tarwiyah, Jurnal STAI Al-Washliyah Barabai, 15(29), 65–75. 

 

Rahmatiah, S. (2017). Pemikiran Tentang Jiwa (Al-Nafs) Dalam Filsafat Islam. 

Sulesana, 11(2), 31–44. 

 

Rahmawati, M., Aini, F. N., Nuraini, Y., & Mahdi, B. M. (2020). Islamic 

Worldview : Tinjauan Pemikiran Syech Muhammad Naquib Al-Attas dan 

Budaya Keilmuan Dalam Islam. NALAR: Jurnal Peradaban Dan 

Pemikiran Islam, 4(2), 77–91. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165 

https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11228
https://journal3.uin-alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/18195
https://journal3.uin-alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/18195
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1120700020921110%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.reuma.2018.06.001%0Ahttps:/doi.org/10.1016/j.arth.2018.03.044%0Ahttps:/reader.elsevier.com/reader/sd/pii/S1063458420300078?token=C039B8B13922A2079230DC9AF11A333E295FCD8
http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jurnal-tarbiya/article/view/138/pdf_4
https://doi.org/10.23971/njppi.v4i2.2165


91 
 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat (LPPM) 

Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi 
 

 

Sijunjung, D. S. M. P. N., Rita, F. N., Agama, I., Negeri, I., & Bukittinggi, I. 

(2022). INNOVATIVE : Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022 Research & 

Learning in Primary Education Metode Guru PAI Mengembangkan Sikap 

Moderasi Beragama. 2, 493–503. 

 

Subakti, T. (2019). Filsafat Islam (Sebuah Studi Kajian Islam Melalui Pendekatan 

Filsafat Al-Ghazali dan Al-Farabi). PANCAWAHANA: Jurnal Studi 

Islam, 14(1), 105–126. 

 

Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. Ilmu Ushuluddin, 16(2), 

139–160. 

 

Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat al-Farabi. Substantia, 18(1), 67–80 


